
n°41
15 mai 2018fellows

le regard de chercheurs 
internationaux sur l’actualité

http://fellows.rfiea.fr
Réseau français des instituts d’études avancées
Aix-Marseille   •   Lyon   •   Nantes   •   Paris

Le récit de l’Islam : soufisme et djihad
Le soufisme, un courant complexe

Les guerres saintes contemporaines

Alexander 
Knysh
[Eurias*, Helsinki Collegium, 2014-2015]

Alexander Knysh est professeur d’études 
islamiques au département d’études du 
Proche-Orient de l’Université du Michigan. 
Spécialiste du soufisme, il s’intéresse à 
son interaction avec la pensée théologique, 
philosophique et juridique musulmane, 
tant dans une perspective contemporaine 
qu’historique. Ses derniers travaux ont 
porté sur les vicissitudes des mouvements 
islamiques et du soufisme au niveau local 
(notamment au Yémen, en Afrique du Nord, en 
Russie et dans le Caucase du Nord).
*Programme européen coordonnée par la fondation RFIEA

Les politiciens, les experts de think tanks et les médias présentent souvent 
le soufisme comme une version pacifique, tolérante, repliée sur elle-même et 
culturellement sophistiquée de l’islam, une version que les gouvernements 
de sociétés musulmanes, ou ayant des minorités musulmanes, devraient 
activement cultiver et promouvoir. Si cette perception n’est pas 
nécessairement fausse, surtout de nos jours, il faut toutefois faire preuve de 
prudence. Les soufis sont, il est vrai, aujourd’hui plus pacifiques et tolérants à 
l’égard d’autres systèmes de croyances que les fondamentalistes musulmans 
(les salafis). Cela n’a pas toujours été le cas. 

Certes,  les soufis ont toujours privilégié un djihad interne ou spirituel, 
c’est-à-dire un djihad visant à purifier l’âme de ses pulsions et pensées 
pécheresses, plutôt qu’un djihad militaire contre les ennemis extérieurs de 
l’Islam et de la communauté musulmane (umma). Mais comme cela a été 
exposé dans mon livre Islamic Mysticism: A short history (2010), le soufisme 
a aussi servi de source de motivation et de structure institutionnelle pour 
les mouvements d’opposition durant l’ensemble de l’époque moderne. Des 
mouvements soufis se livraient occasionnellement à un djihad « à chaud » 
contre ce qu’ils considéraient comme des déviations de l’« islam correct » ou 
comme des empiétements coloniaux européens sur les terres musulmanes.

Les interactions des soufis avec leur environnement social, politique et 
économique sont déterminées par une grande variété de facteurs locaux, 
notamment des calculs pragmatiques d’hypothèses militaires, logistiques, 
démographiques et géopolitiques. La personnalité des dirigeants soufis joue 
également un rôle important. Face à des défis ou menaces comparables, 
les dirigeants (shaykhs) des communautés soufies (les confréries), ont, par le 
passé, réagi de manière fort différente. Certains se sont rangés du côté des 
autorités étatiques, y compris les autorités coloniales, tandis que d’autres 
ont lancé des appels aux armes contre ce qu’ils percevaient comme une 
menace pour leur mode de vie et leurs croyances. Par exemple, au sein des 

L’ISLAM ENTRE  
SOUFISME ET DJIHAD  

K
ny

sh
20

15
©

C
hD

el
o

ry



confréries Tijaniyya au 
Maghreb, on a coopéré 
avec les Français, 
tandis qu’en Nord 
Caucase, les adeptes de 
Naqshbadniyye se sont 
opposés aux Russes. Il 
en va de même dans 
d’autres régions du 
monde musulman, de 
l’Afrique de l’Ouest à la 
Chine. Le comportement 
politique des dirigeants 
et des institutions soufis 
aux xixe et xxe siècles 
a été très hétérogène et 
rend toute généralisation 

sur le militantisme ou le quiétisme inhérent au soufisme 
assez ténue.

La naissance du principal adversaire du soufisme

Marshall Hodgson, le célèbre historien américain des 
sociétés islamiques, affirme qu’à l’époque pré-moderne et 
au début des temps modernes, le soufisme était à la fois 
« une religion de masse institutionnalisée » et « un pilier 
de l’ordre social international ». Les mouvements sociaux 
ou politiques de cette époque avaient des liens avec les 
enseignements et les pratiques soufis, et évoluaient souvent 
dans le cadre d’une institution soufie (« fraternité » ou 
«confrérie »  ; en arabe tariqa). Pendant de nombreux 
siècles, le soufisme a été un élément essentiel du tissu 
même de la vie sociale, politique et culturelle des sociétés 
musulmanes.

Au xixe siècle, un groupe d’intellectuels musulmans, 
relativement restreint mais véhément, lança un mouvement 
en faveur d’une réforme complète de la vie musulmane. Le 
soufisme devint alors une cible évidente de ses critiques : il 
était considéré comme un symbole puissant et omniprésent 
de l’ancien régime. En fonction de leurs convictions 
religieuses et politiques, les réformateurs cherchèrent 
à le remplacer soit par un islam réformiste modernisé 
(occidentalisé), soit par l’islam désigné collectivement 
comme celui des « pieux ancêtres » (al-salaf al-salih), qui 
prétendait reproduire le comportement exemplaire des 
musulmans du temps du Prophète. Le principal adversaire 
du soufisme, le salafiyya ou salafisme, était né.

Des querelles de chapelle ?

La dénonciation virulente de toutes formes 
d’intermédiaires entre les humains et Dieu par le 
salafisme - qu’il s’agisse des saints soufis vivants ou de 
leurs sanctuaires - présente un parallèle frappant avec, 
des siècles auparavant, le rejet par les protestants des 

cultes saints, des reliques saintes et du monachisme dans 
le Christianisme occidental. Ajoutez à cela l’importance 
accordée par les salafistes à une compréhension littérale 
des Écritures par opposition à une lecture allégorique et 
ésotérique, qui est une caractéristique de l’exégèse soufie 
du Coran, et le parallèle devient encore plus convaincant 
(malgré les différences substantielles entre les structures 
organisationnelles de l’Islam et du Christianisme). 

On retrouve ce conflit entre les islams soufi et salafiste 
dans les communautés musulmanes du monde entier. 
Dans chacune d’entre elles, celui-ci est alimenté par une 
myriade de mécontentements locaux et prend des formes 
différentes, mais le schéma général reste perceptible. Pour 
diverses raisons, la version militante du salafisme, connue 
sous le nom de « djihadisme », est devenue l’idéologie et 
la pratique de choix pour les membres mécontents des 
communautés musulmanes, tant dans le monde musulman 
que parmi les communautés musulmanes minoritaires. 

Le salafisme séduit de nombreux musulmans souvent 
très jeunes et passionnés par son apparente simplicité. Il 
explique le sort actuel du monde musulman en termes 
purement religieux et appelle les musulmans à restaurer 
les gloires passées de l’Islam en menant le djihad contre 
ses ennemis. En choisissant les cibles « légitimes » du 
djihad, qu’elles soient musulmanes ou non, les salafis 
enclins au djihad utilisent des critères purement externes 
(zahir), à savoir l’apparence et le comportement extérieur 
des ennemis. L’accent que le soufisme met sur l’aspect 
intérieur, non évident (« caché » ; en arabe batin) d’une 
pratique, d’un concept ou d’une personne est rejeté. Il est 
considéré comme de l’ergoterie obscurcissant la division 
essentielle du monde entre les véritables croyants et leurs 
opposants « infidèles ». 

La confrontation entre ces deux visions de l’Islam est 
souvent exploitée (et exacerbée) par des appareils d’État. 
Ceux-ci promeuvent un « soufisme pacifique et tolérant » 
et répriment ses opposants sommairement regroupés 
sous les catégories « djihadisme », « terrorisme » et 
« wahhabisme » (la version saoudienne du salafisme). 
Les jeunes musulmans mécontents, qui constituent la 
majorité des recrues salafistes, rejettent parfois le soufisme 
pacifiste soutenu par l’État en faveur de l’activisme social 
et politique, voire du djihad, sous des slogans islamiques. 
Les gouvernements qui allèguaient être coincés dans un 
combat sans merci avec des interprétations « radicales », 
« intolérantes » et « djihadi » de l’Islam se trouvent alors 
face à leurs responsabilités : la gestion d’une prophétie 
auto-réalisatrice.

Pour aller plus loin 
Retrouvez l’article d’Alexander Knysh ainsi que des  
contenus et références complémentaires sur fellows.rfiea.fr

Pendant de 
nombreux siècles, 
le soufisme a été un 
élément essentiel 
du tissu de la vie 
sociale, politique 
et culturelle 
des sociétés 
musulmanes.



In 2016, al-Jazeera TV released a four-episode documentary on the crusades. The trailer introduces the subject in the 
following words: “In the history of conflict between East and West. The mightiest battle between Christianity and Islam; 
a holy war in the name of religion. For the first time, the story of the crusades from an Arab perspective.” It is rather clear 
from this short text that the producers understood and wanted their viewers to understand the crusades as one out of 
many episodes in the continuous clash between two civilizations: East/Islam and West/Christianity. 

Al-Jazeera documentary was inspired by two earlier widely watched documentaries: The Crusades—Crescent and the Cross 
(The History Channel, 2005) and The Crusades (BBC, 2012). They all share the same plot about the clash of civilizations 
fuelled by the religious ideologies of Holy war and Jihad. Therefore, the claim that al-Jazeera documentary represents the 

“first time” the crusades is told from an Arab perspective simply means that 
it is now the Muslim Arabs who get their turn to tell the same story.

Actually, this is not the first time Muslims have told their story of the 
Crusades, and the story has changed over time. In the Muslim public 
imagination of today, the crusaders are remembered as medieval Christian 
barbarians who assaulted the Muslim world and slaughtered tens of 
thousands of innocent people before the Muslims could mount an effective 
jihad campaign to drive them away. They are also seen as medieval ancestors 
of modern Western colonialists and imperialists. What is left out of the 
modern narrative – conceptualized as such by Europeans in the 18th and 
19th centuries – is that the crusaders were not as fanatic as modern scholars 
allege, and they had good relations with the Muslims.

Indeed, medieval Muslim sources tell a different story about the Crusades. 
No doubt, they speak of countless battles, but they also describe innumerable 
political and military alliances, systematic sharing of religious sacred spaces, 
commercial dealings, exchange of science and ideas, etc., between Muslims 
and crusaders. This reality is generally ignored, and the emphasis on 
violence has dominated modern interest in the Crusades (the area most 
researched by scholars is crusader military orders and Holy war/Jihad). In 
other words, modern scholars (and the media), inadvertently for the most 
part, have put at the disposal of modern hate groups and terrorists a very 
suitable narrative that these groups have effectively employed to anchor and 
spread the discourse about the inevitable clash of civilizations. The result 
is Islamophobia and anti-immigrant sentiments in the West, as well as 
Westophobia (hate of the West) and paranoia in the Muslim world.

Conceiving themselves adherents and protectors of “true” Islam, modern 
jihadists are inspired by a selective reading of Islamic foundational texts 
(Quran, Sunna, etc.) and history, and by modern grievances (relating to 
direct or indirect colonial and hegemonic subjugation of the Muslims). For 
them, the crusader period was not different from the current clash between 
the Muslim world and the Christian West. Thus, they look to the crusader 
period for inspiration: leaders such as Nur al-Din and Saladin, and scholars 
such as Ibn Asakir and Ibn Taymiyya are revered because they battled and 
rallied the Muslims to wage jihad against the crusaders and their Muslim 
cronies. It is no surprise then that stories of such heroes and writings of M

o
ur

ad
20

12
©

C
hD

el
o

ry

Suleiman Mourad 
Suleiman Ali Mourad est professeur de religion 
au Smith College (Massachusetts, Etats-Unis). 
Ses recherches ont bénéficié de bourses 
prestigieuses, telles que celles du National En-
dowment for the Humanities et de la fondation 
Alexander von Humboldt. Elles portent notam-
ment sur les études coraniques, l’idéologie du 
djihad à l’époque des Croisés et le symbolisme 
de Jérusalem dans l’Islam. Suleiman Mourad 
étudie également les changements majeurs 
dans la perception et l’attitude des musulmans 
vis-à-vis de leur propre histoire et de la pensée 
classique. Il est l’auteur de The Intensification 
and Reorientation of Sunni Jihad Ideology in 
the Crusader Period (Brill 2013), et de The 
Mosaic of Islam (Verso 2016) / La mosaïque 
de l’islam (Fayard 2016).

Suleiman 
Mourad
[IEA de Nantes, 2017-2018]

ISLAMIC INTERPRETATIONS  
OF PAST HOLY WARS  



En bref

activist scholars of the crusader period are very popular in 
the Muslim world today, especially among militants.

Had we done our job as historians properly, we would not 
have counted out as anomalies the enormous evidence that 
speaks of co-existence between crusaders and Muslims. 
(Had the media done its job properly, it would not have 
valorised violence.) The narrative of the Crusades should 
have been presented as a complicated chapter in medieval 
history where people fought each other and also tolerated 
each other. But since scholars tend to examine the past with 
modern eyes (theories, assumptions, conventions, biases, 
etc.), they could not see this complex reality of the crusader 
period.

The Crusades is not the only chapter misrepresented in 
modern scholarship and imagination. The way we think 
of Islam is too governed by modern agendas, so much so 
that every narrative we offer is a mirror of our modern 
concerns. We often fail to realize that what is invariable 
presented as “Islam” is the collective opinion of an affluent 
class of male elites (mostly Sunnis) whose views did not agree 
with the way other groups saw and practiced Islam (Shi’is, 
Sufis, women, uneducated masses, etc.). 

We also tend to valorise certain groups, thinking that they 
are best suited to fit a modern garb. For instance, many 
today praise Sufism (mysticism) for its idea of spiritual 
jihad that focuses on internal struggle to become a better 
person. This is not how medieval Sufis, and Muslims 
generally, understood jihad to mean, namely the act of 
waging war against Islam’s enemies; some, especially the 
Sufis, insisted it includes a religious dimension in order 
for physical jihad to lead to success in this world and 
the next. Saladin had in his army a brigade of Sufis who 
demanded that crusader captivates be turned over to them 
to slaughter. The Ottoman army employed Sufis, who still 
today practice their rituals with weapons. 

My point is not to say that Sufism is violent. My point 
is to draw attention to the fact that Sufism has also a 
very complex history and legacy. Saying this does not 
imply that Muslims cared much about jihad. Actually, 
the majority of Muslims historically have refused to 
contribute to jihad, even when under attack. As historians, 
we might not be able to free ourselves completely from 
modern biases. At least we can try to listen more to what 
history tells us: it is always much more complex than any 
contemporary conclusions we derive from it.

Pour aller plus loin 
 
Retrouvez l’article de Suleiman Mourad ainsi que des  
contenus et références complémentaires sur fellows.rfiea.fr

4 instituts d’études avancées  
en réseau
IMéRA, IEA d’Aix-Marseille
Collegium de Lyon
IEA de Nantes
IEA de Paris

Direction éditoriale
Olivier Bouin

Contactez-nous !
Fondation RFIEA
Julien Ténédos
Aurélie Louchart
contact@rfiea.fr
01 40 48 65 57

rfiea.fr
54 bd Raspail
75006 Paris

CONFÉRENCE
Le sociologue Lilian Mathieu, directeur 
de recherche CNRS au Centre Max Weber, 
est l’invité du Collegium de Lyon pour une 
conférence sur l’ambiguïté de la politique 
française en matière de prostitution. Celle-ci 
est passée d’une criminalisation de la solli-
citation (loi de 2003) à une criminalisation 
de l’achat d’actes sexuels (loi de 2016). 
Depuis, les prostituées ne sont plus définies 
comme des fauteuses de troubles mais 
comme des victimes de violences sexistes. 
Une politique de compassion plus ambiguë 
qu’il n’y parait, car elle vise à réduire les 
nuisances publiques liées à la prostitution 
et à se débarrasser des femmes migrantes 
considérées « indésirables ».

Le 12 juin à 18h30
Collegium de Lyon 
15 parvis René Descartes
Entrée libre sur inscription

APPEL À CANDIDATURES 
L’IEA de Nantes lance deux 
appels à candidatures pour 
des résidences de recherche 
de neuf mois pour l’année 
universitaire 2019-2020. L’un 
concerne la santé du futur 
(biothérapies innovantes, 

médecine nucléaire et cancer, médecine de 
précision), l’autre l’industrie du futur (tech-
nologies avancées de production, ingénierie 
océanique). Peuvent postuler des chercheurs 
de toutes nationalités, titulaire d’un doctorat 
ou ayant déjà publié un ouvrage, en mesure 
de se libérer de leurs obligations pédago-
giques et administratives pendant leur séjour 
à l’IEA de Nantes.

Date limite de dépôt des dossiers :
31 mai 2018.
Informations sur le site de l’IEA de Nantes 
www.iea-nantes.fr 

JOURNÉE D’ÉTUDE
Elizabeth Spelke (résidente 2017-2018 de 
l’IEA de Paris, professeur de psychologie 
à l’université Harvard), Esther Duflo (MIT/
Paris School of Economics), et Stanislas 
Dehaene (Collège de France/Paris-Saclay) 
organisent le 7 juin prochain à l’IEA de Paris 
un atelier consacré à ce que les sciences 
cognitives peuvent apporter pour améliorer 
les outils et méthodes d’éducation des 
enfants. Les interventions seront basées sur 
des expériences de terrain et s’attarderont 
particulièrement sur le cas des enfants en 
situation de pauvreté. 

Le 7 juin de 9h à 13h
IEA de Paris 
Hôtel de Lauzun 
17 quai d’Anjou 
75004 Paris
Entrée libre sur inscription


