
KALÎLA 
WA 
DIMNA

MONEIM ADWAN

pédagogique
CARNET







Véritable opéra en arabe mêlant cultures orientale et européenne, Kalîla wa Dimna alterne 
passages parlés en français et parties chantées en arabe. Cette création mondiale est l’œuvre du 
compositeur et musicien palestinien Moneim Adwan, qui s’associe au metteur en scène Olivier 
Letellier et à deux auteurs-librettistes : Fady Jomar et Catherine Verlaguet. Kalîla wa Dimna, inspiré 
d’un célèbre recueil de fables orientales du VIIIe siècle attribué à Ibn al-Muqqafa‘, se présente 
comme un conte, genre cher à Olivier Letellier par sa capacité à s’adresser directement au 
spectateur. Raconté en flash-back et depuis le royaume des morts par la douce Kalîla, il aborde la 
question du pouvoir et de la vengeance.

Ne supportant plus sa condition modeste, Dimna se résout, grâce à ses talents d’orateur, 
à approcher le roi en mal de solitude et soucieux du comportement séditieux d’un artiste aux 
chants engagés, Chatraba, dont il craint les propos critiques à l’égard du pouvoir. Pour l’apaiser, 
Dimna propose d’organiser une rencontre entre les deux hommes, qui sympathisent bientôt à 
ses dépens. Gagné par la jalousie, Dimna élabore alors un plan machiavélique qui conduira à la 
condamnation à mort de Chatraba.

La partition, interprétée par cinq chanteurs et autant de musiciens venus du monde arabe, se 
déploie au son du qanûn, du violon, du violoncelle, de la clarinette et de diverses percussions. Elle 
s’inscrit dans la descendance du chant classique arabe tel qu’il a pu être illustré par la fameuse 
Fayrouz, mais en incorporant certains procédés contrapuntiques occidentaux. Le tout produit une 
musique fortement marquée par ses origines, mais aussi nouvelle dans ses textures autant que 
dans sa forme, puisqu’elle se met au service d’une dramaturgie. L’ouvrage est donné en création 
mondiale au Théâtre du Bois de l’Aune puis au Conservatoire Darius Milhaud, dans le cadre du 
Festival d’Aix-en-Provence, qui est à l’origine de cette commande.

  VUE D’ENSEMBLE



Dimna et Kalîla ont beau être frère et sœur, 
ils ne partagent pas la même conception de la 
vie. Alors que Kalîla trouve son bonheur dans ce 
qu’elle a, Dimna, lui, n’a d’autres aspirations 
que de se rapprocher du Roi. Il préfèrerait 
mourir que de vivre sa vie sans ambition. 
Lorsque la porte du Roi s’entrouvre enfin pour 
lui, il s’y engouffre. Dimna se rend vite compte 
de la faiblesse de ce Roi qui souffre de solitude 
et a peur de ce qu’il ne connaît pas. De bons 
conseils en loyaux services, Dimna gagne vite 
sa place auprès de lui. 
 
Il est ainsi le premier à se rendre compte de 
l’inquiétude du Roi, un jour, face à l’arrivée 
de Chatraba en ville. Homme de lettres et 
de parole, Chatraba sait parler aux foules. Le 
Roi a peur de la puissance de son verbe et ne 
sait comment le contrer. Ami servile parce 
qu’intéressé, Dimna se charge de régler cette 
affaire et se propose de lui ramener Chatraba. 
 
Chatraba, de son côté, n’aime pas les puissants. 
S’il partage avec eux la solitude, il craint leur in-
constance, leurs manigances et leur hypocrisie. 
C’est donc uniquement par diplomatie qu’il se 
présente au Roi. Mais à sa grande surprise, ils 
deviennent amis.
 
Spectateur privilégié de cette amitié grandis-
sante, Dimna se sent trahit. Il a l’impression 
d’avoir introduit lui-même le loup dans sa ber-
gerie. Rongé par la jalousie, il ne pense plus qu’à 
se débarrasser de Chatraba. Et Kalîla a beau le 
supplier de ne pas s’en mêler, de ne pas mani-
gancer, Dimna refuse de se laisser déposséder. 
Tournant la tête tantôt à l’un, tantôt à l’autre, 
Dimna tourne les deux amis l’un contre l’autre 
et altère la confiance qu’ils se portent.
 

Lorsque le Roi et Chatraba se retrouvent face à 
face, la force du complot l’emporte. Dans un 
mouvement de colère, le Roi se débarrasse de 
Chatraba. S’élèvent alors les foudres de la mère 
du souverain, qui juge sa faiblesse d’avoir eu 
besoin d’un ami et de s’être emporté, d’avoir 
prononcé un jugement injuste sur le coup de 
la colère ! Elle lui ouvre les yeux sur son véritable 
ennemi : Dimna, le manipulateur.

Dimna est arrêté. Alors que Kalîla lui rend visite 
en prison, elle espère l’entendre se repentir. 
Mais Dimna s’entête : il a fait ce qu’il avait 
à faire. À ces paroles, le sachant condamné 
et le condamnant elle-même, Kalîla meurt 
de chagrin. Du haut de son trône, le roi est 
anéanti.

  ARGUMENT & PERSONNAGES



QUAND ?	 Le califat Abbasside et la naissance de la prose arabe

L’histoire de Kalîla et Dimna est en premier lieu celle de la rencontre entre les Arabes et de grandes 
civilisations voisines ou anciennes, qu’elles soient indienne, perse, pharaonique ou grecque 
ancienne. 

C’est de l’Inde que nous vient le recueil, dont les fables animalières auraient été mises par écrit 
par un brahmane au IIIe siècle de notre ère et qui connut, sous le nom de Pantchatantra, une 
énorme fortune. Ces fables voyagèrent ensuite jusqu’en Iran, où elles furent traduites en pehlevi 
( la langue perse ancienne ) au VIe siècle, à la demande d’un grand roi sassanide qui envoya son 
médecin chercher le fameux livre en Inde. À partir de la version iranienne, l’ouvrage traversa toutes 
les frontières et sera traduit en syriaque, puis en arabe au tout début de l’ère abbasside. 

Dans la deuxième moitié du VIIIe siècle à Bagdad, où vient d’être fondé le califat abbasside ( 750-
1280 ), les Arabes qui ont rallié à l’Islam des pans entiers du vieux monde, depuis l’Arabie Centrale 
et le delta de l’Indus jusqu’à l’Espagne, sont confrontés pour la première fois à d’autres civilisation 
au premier rang desquelles celle de l’Iran, qui tient à faire sa place. Les Iraniens ne prétendent pas 
à se substituer aux Arabes en tant que peuple fondateur de la nouvelle religion, mais ils veulent en 
revanche participer pleinement à cette civilisation aux côtés des Arabes. 

L’arabe étant la langue de l’Islam, et l’Islam la religion de l’ensemble des Musulmans, les Iraniens 
écrivent dans cette langue. Toutefois, ils y apportent et traduisent leur tradition de la vieille Perse 
et de l’Iran sassanide, permettant aussi la découverte dans le texte arabe de civilisations voisines 
ou anciennes ( indienne, pharaonique, perse et grecque ). 

Ce mouvement de traduction donne lieu à un grand travail d’évolution de la langue arabe : 
traduire des concepts mathématiques ou philosophiques grecs implique d’inventer des mots, et 
transmettre le patrimoine littéraire persan invite à créer de nouvelles formes. Dans ce contexte 
d’expériences littéraires accompagnées de tensions symboliques, Ibn al-Muqqafa‘, l’auteur de 
Kalîla et Dimna, introduit la prose arabe. 

QUI ?	 Ibn al-Muqqafa‘ ( mort en 756 ), une courte vie pour une œuvre majeure

Originaire de la noblesse persane, Ibn al-Muqqafa‘ se convertit à l’Islam à l’âge adulte et passa son 
existence à fréquenter des cercles de lettrés et à écrire. Ses contemporains racontent qu’il était 
« d’une éloquence et d’une maîtrise du langage extrêmes. Il fut l’un de ceux qui transférèrent la 
langue persane vers l’arabe, un fin connaisseur des deux idiomes, éloquent dans tous les deux ». 
Ainsi en arabe ne dit-on pas traduire, mais transférer ( naqala ), car en effet l’œuvre majeure 
d’Ibn al-Muqqafa‘ est plus proche d’une adaptation et d’une création que d’une simple traduction du 
persan. Ibn al-Muqqafa‘ écrivait par goût, mais aussi par profession puisqu’il était kâtib, c’est-à-dire 
scribe de l’administration, fonctionnaire des services officiels à Bagdad. Comme ses confrères, 

  APPROCHE LITTÉRAIRE  Le recueil de Kalîla et Dimna

par Mathilde Chèvre, enseignante au département d’Études Moyen-Orientales 
de l’université Aix-Marseille et directrice de la maison d’édition Le port a jauni



il s’exerçait à comprendre et à traduire le parfait arabe pour les besoins de la chancellerie, un exercice 
qui a donné naissance à des vocations d’écrivains. C’est aussi par cette fonction qu’advinrent des 
différends entre lui et certains grands personnages de l’État ainsi qu’avec le calife, à la suite de quoi 
il fut assassiné et jeté au feu, pour raisons religieuses en partie, mais aussi parce qu’il revendiquait 
par son œuvre une autre façon de représenter la société. 

Les écrits d’Ibn al-Muqqafa‘ touchent à l’éthique politique et à l’adab, un terme qui aujourd’hui 
désigne « les belles lettres » ou la littérature, mais qui à l’époque abbasside se rapporte également 
à un art de vivre, et dont Kalîla et Dimna est une œuvre fondatrice.   

QUOI ?	 Kalîla et Dimna, un miroir du prince arabe

L’histoire de Kalîla et Dimna est celle d’un grand voyage et d’une chaîne de transmission, de 
traductions, de création. La version écrite par Ibn al-Muqqafa‘ la rattache au genre littéraire des 
« Miroirs du prince », devant à la fois distraire et instruire sur l’art de gouverner. 

En prélude des fables animalières et récits exemplaires qui constituent l’essentiel de l’œuvre, 
Ibn al-Muqqafa‘ ajoute à la version persane une préface qui raconte la raison pour laquelle le 
philosophe indou Bidpaï composa cet ouvrage à l’intention du roi de l’Inde, Debshelim, intronisé 
par son peuple à la place d’un émissaire étranger laissé au pouvoir par Alexandre le Grand après 
sa conquête de l’Inde. Ce passage, qui semble une digression, souligne d’emblée une thématique 
au cœur du livre : celle de l’hostilité et de l’affrontement. Ceci n’est pas sans rapport avec le destin 
de l’œuvre elle-même, écrite pour rester dans un cercle de familiers et d’initiés, destinée à ne pas 
quitter l’Inde, mais qui se diffusa et fut traduite dans le monde entier. 

Le conte cadre est l’histoire des deux chacals qui évoluent auprès du roi, le lion. Le mauvais chacal 
( le comploteur ) a un but très précis : vouant une haine féroce au bœuf, le conseiller proche du roi, 
il manigance jusqu’à obtenir sa peau. Dans ce conte cadre sont enchâssés plusieurs niveaux de 
fables, jusqu’à quatre histoires emboîtées les unes dans les autres.

À travers ces fables animalières, Kalîla et Dimna est une réflexion sur la ruse et, au-delà, sur le 
discours et la parole. La ruse opère lorsque la force fait défaut, aussi le lion n’a-t-il aucune raison de 
recourir à ce procédé, sa puissance le plaçant bien au-dessus des autres. Les animaux qui peuplent 
le livre ne cessent de débattre, de peser le pour et le contre, d’argumenter, tandis que la parole du 
lion puise sa force dans sa rareté. Face à une difficulté, le lion fait parler ceux qui l’entourent : il 
apparaît ainsi comme le maître du discours, non qu’il en fasse un usage fréquent, mais parce qu’il 
le provoque, le permet, l’exige. Ainsi, le récit est l’arme du démuni, tout comme dans Les Mille et 
une nuits où jamais un calife ne raconte une histoire, à moins qu’il ne soit un calife déchu. 

Kalîla et Dimna évoque, tout au long de l’œuvre et dans sa structure même, les dangers inhérents 
à la parole, qui expose les sujets à la colère des puissants. Dès la préface, l’erreur de Bidpaï est de 



s’exprimer sans détour. Or l’ensemble de l’œuvre démontre que la vérité n’est bonne à énoncer 
qu’en respectant certaines conditions préalables, par le biais du récit, de la fable. La structure 
même de l’ouvrage reflète l’ordre royal : non seulement il est tout entier une réponse à la demande 
du roi indien Debshelim, mais en introduction de chaque chapitre, c’est le roi qui indique le sujet à 
traiter en interpellant ainsi le philosophe : « Raconte-moi l’histoire de… ». Kalîla et Dimna est donc 
tout à la fois une réflexion sur le pouvoir, sur les modalités d’adresse au pouvoir, et une justification 
de la forme littéraire adoptée, la fable, qui permet d’énoncer la critique sans confrontation. 

Jusqu’à l’écriture de Kalîla et Dimna, la prose en arabe était réservée à l’écriture coranique. Seule la 
poésie, le genre de prédilection des Arabes, permettait de faire de la littérature, de dire le monde, 
de parler de soi et de sentiments. Quand Ibn al-Muqqafa‘ écrit, il fonde une tradition littéraire elle-
même assise sur un principe : la prose doit rester témoignage, les personnages de Kalîla et Dimna 
sont des témoins de leur temps et la fable permet la mise à distance vis-à-vis du réel, tant pour des 
raisons politiques que littéraires. 

Destinées originellement à l’éducation morales des princes, les fables de Kalîla et Dimna furent 
rapidement adoptées par un public de lettrés puis par un large public, et maintes fois traduites en 
hébreu, en grec, en latin… Jusqu’à parvenir par l’une ou l’autre de ces traductions ( les hypothèses 
varient ) à Jean de La Fontaine qui en adopta certaines figures et transposa quelques apologues.  

   À LIRE

• Ibn al-MUQAFFA‘, Le livre de Kalîla et Dimna traduit de l’arabe par André MIQUEL, 
Paris, Klincksieck, 1980 [1957], pp.7-13. 

• KILITO Abdelfattah, Les Arabes et l’art du récit – Une étrange familiarité, 
Arles, Sindbad Actes Sud, 2009, pp.33-43. 

• TOELLE Heidi / ZAKHARIA Katia, À la découverte de la littérature arabe du VIe siècle à nos jours, 
Paris, Flammarion, 2003, pp.103-106. 

  À VOIR

Exposition   « Paroles de bêtes ( à l’usage des princes ), les fables de Kalîla et Dimna », 
Paris, Institut du Monde Arabe, 11 septembre 2015 / 3 janvier 2016, 
Présentation générale des fables de Kalîla et Dimna. 

   À ÉCOUTER

Émission de radio   MIQUEL André, « Les fables de Bidpaï », 
France Culture, Cultures d’islam du 28/11/2014, disponible sur : 
http://www.franceculture.fr/emission-cultures-d-islam-les-fables-de-bidpai-2014-11-28



  COMPOSITEUR   MONEIM ADWAN  ( né en 1970 )

Né à Rafah dans la bande de Gaza, Moneim Adwan apprend la cantillation coranique ( le tajwîd ) 
et chante depuis son enfance le répertoire populaire et classique arabe. Il s’intéresse au ‘ûd et part 
pour l’Université de Tripoli ( Libye ) où il travaille avec les professeurs Fateh El-Ramiz ( chant ) et 
Abdallah Sebaï ( ‘ûd ). S’inscrivant dans une tradition très ancienne, à la fois savante et populaire, 
Moneim Adwan compose à partir de poèmes d’auteurs arabes et palestiniens classiques et 
contemporains. Ses compositions tendent à garder cette tradition vivante dans un monde qui 
oscille entre modernisme et traditions ancestrales. Dès 1994, il participe à différents événements 
organisés par le Ministère de l’éducation du nouveau gouvernement palestinien. Il poursuit depuis 
une carrière internationale sur de nombreuses scènes européennes et méditerranéennes. Il se 
produit à plusieurs reprises avec Bernard Foccroulle, directeur du Festival d’Aix et organiste, en duo 
orgue et ‘ûd, avec Françoise Atlan pour une rencontre entre la musique juive et celle de Palestine, 
avec Jean-Marc Aymes ( Concerto Soave ) dans un projet l’ayant mené aux quatre coins de l’Europe 
et avec Erik Truffaz à l’Olympia à Paris. Il donne fin 2012 et en 2013 une série de concerts en 
hommage au Printemps arabe en Jordanie, en Syrie et en Égypte, et se produit à l’Institut du 
Monde Arabe à Paris en 2014. Il donne aussi de nombreux concerts depuis 2013 en compagnie 
de Sophie Vander Eyden ( luth ) et Clare Wilkinson ( voix ) dans le cadre d’un projet intitulé Divine 
Madness mêlant ses compositions à de la musique baroque. Ce projet a fait l’objet d’une parution 
discographique. Le dernier enregistrement de Moneim Adwan, Jasmin, regroupe ses compositions 
sur les poèmes de Mahmoud Darwich. En résidence au Festival d’Aix-en-Provence depuis 2009, 
il donne de nombreux concerts et dirige le chœur multiculturel Ibn Zaydoun, regroupant des 
chanteurs amateurs d’Aix et de Marseille, avec qui il travaille un large répertoire arabe. Devant le 
succès de ce chœur, une expérience similaire est développée à Lodève avec la fondation du chœur 
Zeryab. En 2013 et 2014, Moneim Adwan présente dans le cadre d’Aix en Juin, prélude au Festival 
d’Aix, sa composition La Colombe, le Renard et le Héron, inspirée du recueil Kalîla wa Dimna. Cette 
courte forme opératique inaugure sa collaboration avec le metteur en scène Olivier Letellier et 
marque la première étape dans le processus de création de l’opéra Kalîla wa Dimna, programmé 
au Festival en 2016.



Vous êtes à la fois compositeur et interprète de ce spectacle…
En effet, dans ce premier opéra en langue arabe, je vais jouer le rôle de Dimna. En revanche, à 
la différence de La Colombe, le Renard et le Héron, créé l’année dernière avec des amateurs, je ne 
jouerai pas d’instrument car je dois être libre de mes mouvements sur scène.
 
Comment la langue arabe se prête-t-elle à la mise en musique ?
C’est une langue absolument merveilleuse qui permet d’exprimer beaucoup de sentiments et 
supporte très bien la mise en musique : elle donne même une ampleur particulière au texte. Il 
existe toutefois plusieurs types de dialectes. Pour Kalîla wa Dimna, nous allons utiliser celui du 
Moyen-Orient que l’on peut entendre en Syrie, en Palestine, en Jordanie ou encore au Liban. J’ai 
plusieurs exemples en tête de pièces musicales des frères Rahbani composées à l’intention de la 
chanteuse libanaise Fairuz et qui fonctionnent particulièrement bien avec ce dialecte. Pour moi, 
cet arabe-là est aussi ma langue maternelle, c’est celui que j’ai appris et il me serait difficile de 
composer autrement.
 
Quel type de musique avez-vous imaginé ?
Souvent, la musique que vous imaginez au départ n’est pas celle qui existe à l’arrivée car le livret 
amène parfois à changer de direction en cours de route. Nous ne sommes plus à l’époque de 
Mozart où la musique était d’abord composée et où la mise en scène s’en accommodait ensuite. 
Dans le cas de Kalîla wa Dimna, je compose en étroite collaboration avec Olivier Letellier, le metteur 
en scène, pour savoir ce qu’il imagine sur la scène, à tel ou tel moment musical. Nous constituons 
une véritable équipe car il faut que la musique traduise ce qu’il y a sur scène. Cela demande du 
temps. 
 
Qu’en est-il des personnages ?
Cet opéra comprend cinq rôles : le roi, sa mère, Dimna et sa sœur Kalîla, ainsi que Chatraba, un 
homme à qui tout réussit et qui est aimé de tous. Pour l’instant, avec Olivier, nous faisons en sorte 
d’arriver à la même conception des personnages et ce n’est qu’après que je pourrai véritablement 
commencer à composer.
 
Quels instruments avez-vous choisis ?
Il y aura un clarinettiste turc, un joueur de qanûn d’Istanbul, un violoncelliste, un violoniste de 
Tunis, Zied Zouari ( qui était d’ailleurs présent sur La Colombe, le Renard et le Héron ) et, enfin, un 
percussionniste. C’est donc un orchestre réduit constitué d’instrumentistes du monde entier, qui 
joueront surtout de la musique orientale. Pour autant, je vis en France depuis plusieurs années 
et j’ai absorbé beaucoup de la culture européenne. Kalîla wa Dimna résultera donc aussi de ce 
mariage entre cultures arabe et européenne.
 
Que diriez-vous aux spectateurs ayant assisté à La Colombe, le Renard et le Héron ?
C’est une nouvelle étape, cette fois avec des professionnels. Dans La Colombe, je ne jouais que de 
la musique arabe, je ne mélangeais pas les langages. Ici, nous procédons à un mélange en faisant 
appel à des chanteurs s’exprimant tant en français, dans les passages parlés, qu’en arabe, dans les 
parties chantées.

  INTERVIEW de Moneim Adwan   ( 14 juillet 2015 )



FESTIVAL D’AIX-EN-PROVENCE 2016

Directeur musical, violon	 Zied Zouari
Mise en scène	 Olivier Letellier

Co-auteurs du livret    Fady Jomar / Catherine Verlaguet
Décors	 Éric Charbeau / Philippe Casaban
Costumes	 Nathalie Prats
Lumières	 Sébastien Revel

Kalîla	 Karima Skalli
Dimna	 Moneim Adwan
La mère du roi	 Reem Talhami
Chatraba	 Jean Chahid
Le Roi	 Mohamed Jebali

Violon	 Zied Zouari
Violoncelle	 Yassir Bousselam
Clarinette	 Selaatin Kabaci
Qanûn	 Abdulsamet Celikel
Percussions	 NN

©
 N

at
ha

lie
 P

ra
ts



OLIVIER LETELLIER  metteur en scène

Les fables d’Ibn al-Muqqafa‘ ont été écrites par un précepteur, pour un fils d’empereur. Elles 
racontent la condition humaine dans sa force comme dans sa faiblesse, et le pouvoir politique 
dans toute sa violence et sa laideur.
 
Dans « le lion et le bœuf », fable extraite du recueil Kalîla wa Dimna, on rencontre la solitude 
extrême d’un roi qui – de part sa condition même – ne peut faire confiance à personne et à qui 
personne ne peut faire confiance car sa place, malgré tout, est enviée. 
 
Mais ce que nous raconte surtout cette fable, c’est que l’homme bien éduqué et de commerce 
agréable, s’il veut annihiler une chose vraie et faire prendre pour vrai une chose fausse, il peut le 
faire, parce qu’on écoute davantage celui qui est hardi que celui qui est innocent ; et celui qui parle 
bien que celui qui dit la vérité. 
 
Cette fable est une mise en garde contre la manipulation du langage, et notamment du langage 
politique.

  NOTES D’INTENTION



CATHERINE VERLAGUET  co-auteure du livret

À l’origine, Ibn al-Muqqafa‘, précepteur, écrit Kalîla wa Dimna sous forme de fables animalières 
comme autant de leçons à vivre. 
Dans la tradition arabe, Dimna et Kalîla sont frères : deux chacals rusés. Pour l’équilibre des voix au 
sein de l’Opéra, nous avons pris le parti de faire de Kalîla la sœur jumelle de Dimna. 
Semblables dans leur éducation et dans leur condition, ils se démarquent pourtant de par leurs 
ambitions et le regard qu’ils portent sur la vie. Si Kalîla sait trouver son bonheur dans ce qu’elle vit, 
Dimna est rongé par son ambition.
 
Parce que dans les fables d’Ibn al-Muqqafa‘ les animaux sont très humains, c’est ce que nous 
avons décidé de faire d’eux. Les personnages gardent néanmoins de leur appellation animalière 
des traits de caractère, comme la ruse pour les chacals, la puissance pour le Lion, et ainsi de suite. 
 
Nous avons décidé d’appréhender la fable à partir de la notion de pouvoir, pour mettre en exergue 
la solitude qu’il génère et ses paramètres d’injustice.
 
En effet, tout puissant excite les envies. S’il n’a pas de mal à être entouré, il a du mal à faire 
confiance parce qu’il est difficile de savoir qui, autour de lui, est désintéressé ; tout comme il 
est difficile de faire confiance à un puissant qui, si vous le fâchez, peut s’emporter, et d’un coup 
d’humeur spontanée vous mettre en disgrâce.
 
S’il n’est pas facile à un puissant de faire confiance, il n’est pas non plus facile de faire confiance à 
un puissant. Le pouvoir est injuste, parce qu’il est humain. Et l’humain n’est pas seulement guidé 
par sa raison, mais aussi par ses passions.
 
Dimna, homme du peuple qui acquiert, au fil de la fable, un peu de ce pouvoir, va en user jusqu’à 
en abuser. Avec lui se pose la question de l’ambition : si elle est légitime, jusqu’où a-t-on le droit 
d’aller dans cette quête des étoiles ?
 
Les fables d’Ibn al-Muqqafa‘ ne sont jamais passées de mode. Hier comme aujourd’hui, elles 
nous parlent de nous-même, de notre rapport au monde, aux uns et aux autres, au pouvoir, à la 
vengeance, etc. Elles nous parlent tout simplement de ce qu’est la condition humaine.
 
Très célèbres dans les pays arabes, ces fables sont assez méconnues en Occident. D’où l’envie de 
les faire découvrir ici – du moins en partie –, et de travailler à une véritable rencontre artistique 
entre les deux cultures. En effet, artistes des deux bords de la Méditerranée se rencontrent au sein 
de ce projet. 
 
Entre héritage, questionnement, remise en question, souci de modernité, l’adaptation s’est 
faite de compromis en évidences, et surtout d’envie de se rencontrer pour raconter ensemble, à 
travers l’œuvre ancestrale et toujours d’actualité d’Ibn al-Muqqafa‘, l’histoire commune de notre 
humanité.



Né dans une famille de musiciens, Zied Zouari commence à jouer du violon à l’âge de sept ans. 
Il obtient le Premier Prix des enfants interprètes à Tunis en 1996, ainsi que les médailles d’or du 
Festival des enfants créateurs à Kram ( 1997 ) et de la première Rencontre des enfants arabes à 
Dubaï ( 1998 ), où il représente la Tunisie. En 1999, il commence sa carrière professionnelle avec 
le chanteur libano-tunisien Wadi’ Safî au Festival de Carthage, où il se produit également en soliste 
avec l’Orchestre Symphonique de Tunis ( 2005 ). S’installant à Paris, il multiplie les rencontres avec 
des musiciens renommés tels que Sylvain Luc, Prabhu Edouard, Manu Théron, Emel Mathlouthi, 
David Aubaile, Bojan Z, Mathias Duplessy, Jean-Christophe Cholet ou encore Imed Alibi. Avec 
ce dernier, il coproduit, compose et arrange l’album Safar en collaboration avec Justin Adams. 
Défendant une approche mêlant des influences diverses, des traditions afro-arabes et indo-
turques à la musique classique en passant par le jazz, Zied Zouari explore de nouvelles voies pour 
la musique arabe contemporaine. Nourri de sa double culture, il se consacre actuellement à la 
préparation de son premier album, un mélange inédit entre musique orientale, groove et électro.

Formé à l’école internationale de théâtre Jacques Lecoq, le metteur en scène Olivier Letellier 
développe une démarche croisant l’art du conte avec différentes disciplines telles que le théâtre, la 
vidéo, les arts plastiques, la danse ou le cirque, dans une approche toujours basée sur l’ouverture 
et le partage, et cultive un rapport privilégié aux textes et aux auteurs vivants. En 2000, il crée 
le Théâtre du Phare, qui accompagne depuis l’ensemble de ses projets artistiques. Il se met en 
scène en 2004 dans L’Homme de fer ( d’après les frères Grimm ), puis adapte en 2007 le roman 
de Laurent Gaudé La Mort du roi Tsongor. Pour sa mise en scène de Oh Boy !, d’après le roman de 
Marie-Aude Murail, il remporte en 2010 un Molière du spectacle jeune public. De 2009 à 2010, 
il est artiste associé à l’Espace culturel André Malraux du Kremlin-Bicêtre, puis au Théâtre André 
Malraux de Chevilly-Larue de 2010 à 2011, où il présente Émilien ou la salle des papas perdus 
( d’après Marie-Aude Murail ). En 2011, il met en scène le texte de Rodrigue Norman, Venavi ou 
pourquoi ma soeur ne va pas bien, commande du Théâtre de Sartrouville, puis La Scaphandrière 
( Daniel Danis ). En 2013, il crée Un chien dans la tête avec l’auteur Stéphane Jaubertie. Le Théâtre 
du Phare est une compagnie associée à la Maison des Arts de Thonon Evian depuis 2013 pour une 
durée de deux ans. En résidence avec la ville de Champigny-sur-Marne pour les trois prochaines 
années, Olivier Letellier est, par ailleurs, artiste associé au Théâtre National de Chaillot pour les 
deux saisons à venir.

  ÉQUIPE ARTISTIQUE



Née en 1977, Catherine Verlaguet intègre les sections d’Art Dramatique des Conservatoires 
de Toulouse, puis de Marseille, parallèlement à sa formation universitaire en théâtre à Aix-en 
Provence, puis à Paris X – Nanterre. D’abord comédienne, elle écrit et monte ses deux premières 
pièces Amies de longue date ( 1999 ) et Chacun son dû ( 2003 ), publiées aux éditions les Cygnes avec 
son premier roman, Sous l’archet d’une contrebasse. Elle adapte plusieurs romans pour la scène, 
dont Oh, Boy ! de Marie-Aude Murail pour Olivier Letellier, qui remporte le Molière du spectacle 
Jeune Public en 2010. De 2011 à 2014, elle est en résidence de création dans l’agglomération 
du Val de Bièvre avec la metteur en scène Bénédicte Guichardon, qui monte ses pièces L’Œuf 
et la poule ( Actes Sud Papiers, collection Heyoka Jeunesse ), Timide et Les vilains petits ( Editions 
théâtrales jeunesse ). En 2013, une résidence d’écriture lui permet d’écrire Braises, mis en scène 
par Philippe Boronad et publié aux éditions Théâtrales. Elle collabore également à la création de 
La Colombe, le Renard et le Héron de Moneim Adwan dans le cadre d’Aix en Juin en 2013. Cette 
saison, elle fait partie des huit auteurs sélectionnés pour une résidence en Ile-de-France, où elle 
développe son projet pour collégiens et lycéens : T’es qui moi ? 

Né en 1979 à Damas, le poète syrien Fady Jomar étudie à la Faculté d’économie de l’Université 
de Damas où il obtient une licence en administration d’entreprises. Il travaille à la préparation de 
textes de doublage pour des documentaires et des programmes pour enfants, à l’intention de 
studios comme Studio Enlightenment et Studio Nice, basés à Damas. Il conçoit des émissions 
jeune public pour Radio Space Toon, écrit des articles pour le magazine de Beyrouth Middle East 
Secrets et d’autres, liés à la gestion d’entreprises, pour le magazine londonien Afamia AL-Sham. 
Passionné de théâtre et de poésie, il publie des poèmes dans plusieurs journaux et sur des médias 
en ligne. Il répond également à la commande d’artistes syriens et arabes pour écrire les textes de 
chansons et remporte plusieurs récompenses nationales syriennes pour ses nouvelles. En Turquie, 
il fonde Asel, compagnie de musique et de théâtre.



   
FESTIVAL D’AIX-EN-PROVENCE 2016	 www.festival-aix.com

SERVICES ÉDUCATIF ET SOCIO-ARTISTIQUE – PASSERELLES frederique.tessier@festival-aix.com / 
emmanuelle.taurines@festival-aix.com    COORDINATION ÉDITORIALE ET TEXTES NON CRÉDITÉS

Alain Perroux / APPROCHE LITTÉRAIRE  Mathilde Chèvre     ILLUSTRATIONS   Ibn al-Muqaffa’, Kalîla wa Dimna, 
Égypte ou Syrie, XIVe siècle : Les chacals Kalîla et Dimna en train de converser © BNF / Illustration des costumes  

© Nathalie Prats / Maquette du décor  © Éric Charbeau / Philippe Casaban   DESIGN GRAPHIQUE   Céline Gillier


